
130  
  

Volume 46, No. 2, pp. 130-138  
  Convergence/ia/e 2025  

An International Adult Education Journal  
   
   

  

Gabriela Mistral y México1 
 

Sylvia Schmelkes2   
Universidad Iberoamericana Ciudad de Mèxico 

 
Flor Sotelo3 

Maestra Educación Primaria en retiro 
 
 
Este artículo forma parte de la celebración del 80° aniversario del premio 
nobel de literatura otorgado a Gabriela Mistral, primera persona 
latinoamericana y la primera (y única a la fecha) mujer latinoamericana 
en recibirlo. Está enfocado a la relación de Gabriela Mistral con México.  
Su estancia en México la marcó a ella, y también dejó profunda huella en 
este país, patria de quien esto escribe. 
 
Algunos antecedentes de ambos lados son necesarios 
 
Gabriela Mistral es autodidácta.  Terminó su escolaridad formal a los 13 
años, y a los 15 ya era maestra en una escuela primaria.  A los 25 años 
ganó el Premio de los Juegos Florales por sus “Sonetos de la Muerte”, y 
en parte a causa de ello fue nombrada  directora de una secundaria para 
señoritas en Santiago de Chile.  Ganar ese premio la dio a conocer, y 
gracias a ello José Vasconcelos la leyó y se convenció de que tenía que 
invitarla a México. Gabriela Mistral fue invitada por José Vasconcelos, 
primer Secretario de Educación Pública de México en 1922. 

 
1 Presentación realizada en el Gabriela Mistral (Lucila Godoy Alcayaga 1989-1957) 80th 
Nobel Prize Anniversary Webfest, convocada por la Cátedra Unesco Global Adult 
Education del Department of Arts, Open Communities and Adult Education, University 
of Malta, el 26 de mayo de 2025. 
2  Investigadora Honoraria de la Universidad Iberoamericana Ciudad de México. 
Coordinadora de la Cátedra de Justicia Educativa Sylvia Schmelkes de la misma 
universidad. sylvia.schmelkes@ibero.mx. 
3 Maestra de educación primaria en retiro. 



131  
  

 
Los antecedentes en México también son importantes.  En 1921 termina 
oficialmente la Revolución Mexicana, la primera revolución social del 
siglo XX.  Le antecede a esta culminación la redacción de la Constitución 
Política de los Estados Unidos Mexicanos en 1917, que en su Artículo 3° 
estipula que la educación es una garantía, y que es libre, pero que la oficial 
será laica y gratuita (Diario Oficial, 2017).  José Vasconcelos, un intelectual 
de gran renombre, que había sido rector de la Universidad Nacional de 
México, asumió, como Secretario de Educación Pública, la enorme tarea 
de llevar la educación a las comunidades rurales en un país que en ese 
entonces era 80% rural y en un alto porcentaje (alrededor del 60%) 
indígena.  Él sabía que debía hacerlo para educar a la infancia, a la 
juventud y a las y los adultos campesinos.  Reconocía la gran deuda que 
33 años de dictadura porfirista y después 10 años de guerra 
revolucionaria, habían dejado con el bienestar de campesinos e indígenas, 
y estaba convencido de que la educación era la mejor manera de resarcir 
los daños causados por el abandono y la pobreza y de integrar a los 
campesinos y a los indígenas a la vida nacional.  Estaba convencido de 
que la cultura y las lenguas indígenas constituían un lastre para la 
integración de los indígenas a la vida nacional.  Por esa razón, su proyecto 
educativo fue castellanizador, pues no se equivocó en considerar que 
eliminando las lenguas indígenas se perdería, junto con ellas, una parte 
esencial de sus culturas.   Su ideal era que la población mexicana llegar a 
ser, toda ella, mestiza, por mestizaje biológico o por decisión cultural.  Su 
visión de México la plasma, entre otras obras, en La Raza Cósmica (1925), 
en la que estipula que el mestizo es la fusión de lo mejor de los dos 
orígenes, español e indígena, y una raza superior.  La escuela rural, la que 
estaba destinada también a las comunidades indígenas, era el vehículo 
idóneo para conseguir que los indígenas abandonaran su identidad, su 
lengua y su cultura y abrazaran la identidad mestiza4. 
 
Dos instituciones son emblemáticas de sus esfuerzos: las Misiones 
Culturales, y la Escuela Rural Mexicana, fuertemente inspirada en John 

 
4 El proyecto de Vasconcelos fue tristemente exitoso – yo considero que es el proyecto 
educativo más exitoso del siglo XX – pues en efecto murieron muchas lenguas, otras más 
perdieron hablantes, con ello desaparecieron muchas culturas que dejaron de poder 
nombrar sus significantes, y México se volvió más “homogéneo”.  A pesar de ello, 
extendió la educación en el México Rural y elevó los niveles de alfabetización.  Se redujo 
poco a poco la pobreza.  Se incorporaron – en condiciones desiguales – al progreso 
nacional. 



132  
  

Dewey, que inició un poco después (1924) y que llegó a las zonas rurales 
para alfabetizar y castellanizar a la niñez rural. 
 
Gabriela Mistral fue invitada a colaborar con las Misiones Culturales, que 
iniciaron muy pronto después de fundada la Secretaría de Educación 
(septiembre de 1921).   Estaban destinadas a atender a todas las edades: a 
la niñez y a la población joven y adulta de las comunidades, así como a 
los improvisados docentes de las escuelas primarias recién construidas.  
Nos dice Gabriela que estaban constituidas por un responsable de Misión, 
una enfermera, tres maestros de primaria, carpinteros, albañiles, un 
agrónomo, una modista, una profesora de economía doméstica, un 
especialista en alguna pequeña industria…  Salían las Misiones a las 
comunidades elegidas “en grandes camiones llenos de libros, 
herramientas agrícolas y semillas”. En asambleas comunitarias se definía 
lo que se realizaría por parte de la misión y lo que le correspondía hacer 
a la comunidad.  Así se construían caminos y escuelas, se alfabetizaba 
(siempre en lengua castellana), se enseñaban prácticas agrícolas y oficios, 
se ofrecían pláticas de salud.  Las tardes de los sábados se realizaban 
lecturas comentadas de textos sencillos, que conformaron las primeras 
bibliotecas.  Se constituían cooperativas agrícolas, las mujeres aprendían 
a utilizar máquinas de coser, se sembraban nuevas especies vegetales. Los 
pobladores ofrecían sus propios conocimientos a los visitantes de 
herbolaria, de medicina natural, de sus formas de trabajo.   Emprendieron 
la tarea de alfabetizar a la población, y de asegurar que esa alfabetización 
fuera empleada para fines utilitarios, sí, pero también para el 
esparcimiento y el crecimiento espiritual.  Para ello, Vasconcelos llevar 
buena literatura, incluyendo a los clásicos, a las zonas rurales.  Y ahí 
Gabriela Mistral jugó un papel central.   Todo esto nos dice Gabriela de 
las Misiones, pues visitó y acompañó a varias (Mistral y Neruda, 1995, p. 
102). 
 
Las Misiones permanecían en la comunidad elegida el tiempo que les 
llevaba cumplir sus propósitos, y de ahí, de forma itinerante, se 
trasladaban a otra.  Había en ellas una gran mística.  Los maestros fueron 
denominados “apóstoles”, los miembros de la misión, “misioneros”.  Las 
Misiones Culturales son ejemplo de una educación de adultos que no 
fragmenta sino que atiende todos los aspectos de la vida comunitaria y de 
la persona: la productiva, la de salud, la social, la espiritual; que tiene 
como sus destinatarios tanto a hombres como a mujeres; que valora los 
conocimientos locales (salvo la lengua); que cree en la sabiduría de las 



133  
  

decisiones colectivas; que pone la educación al servicio de la 
transformación5.  
Gabriela fue invitada por Vasconcelos en este contexto, para apoyar a las 
Misiones Culturales y a la construcción de la Educación Mexicana 
postrevolucionaria, específicamente para fundar y organizar las 
bibliotecas escolares y para participar en las Misiones Culturales. Gabriela 
Mistral tuvo un gran amor a los indígenas, a quienes admiraba por su 
humanidad, su sencillez, su creatividad.  Es difícil entender cómo vivió la 
contradicción entre el proyecto de Vasconcelos y su respeto y valoración 
del mundo indígena.  Pero lo que sí es un hecho es que compartía con 
Vasconcelos la importancia de la educación y de la lectura, sobre todo de 
la buena lectura. 
 
Estuvo en México en esta primera ocasión en este periodo clave,  entre 
1922 y 1924.  Colaboró en el periódico “El Niño Agricultor”, que los niños 
voceaban por las calles.  Al respecto dice Gabriela que “los niños 
necesitaron poco de sus indicaciones sobre periodismo infantil”, fuera de 
sus errores ortográficos (Tittelboim, 1991, p. 147).  “…ellos saben muy 
bien lo que deben publicar… Oí una vez a un orador de doce años explicar 
a sus compañeros algunas reformas que le parecían necesarias…” 
(Tittelboim, 1991, p. 148).  Relata sobre un orador niño de una biblioteca 
en formación, en el contexto de un Congreso del Niño que ella presidió,  
“… es la verdad que se sacaba más provecho de aquel discurso que de 
muchos discursos pedagógicos” (Tittelboim, 1991, p. 148). Sabía valorar 
los aportes de los niños. 
 
A una semana de haber llegado a México, se inauguró una escuela, 
llamada “industrial” porque formaba para el trabajo, a la que le pusieron 
su nombre: la Escuela Hogar Gabriela Mistral.  Estaba dirigida a mujeres 
entre 15 y 30 años de edad. Ahí recibían preparación para encontrar 
trabajo o ganarse la vida.  Muy pronto esta escuela llegó a contar con más 
de 1000 alumnas.  A ellas Gabriela dedicó un libro que le encargó José 
Vasconcelos, “Lecturas para Mujeres”, una antología en la que incluye 
once de sus escritos entre otros de muchos autores latinoamericanos 
ilustres y de algunos clásicos de otras latitudes, como Rabindranath 
Tagore.  Los temas en los que agrupa estas lecturas dicen mucho de sus 

 
5 Quien esto escribe siempre he considerado que las Misiones Culturales, junto 
con los Folkeskole – escuelas del pueblo -- de Dinamarca y otros países 
escandinavos, son dos casos ejemplares de educación de adultos. 
 



134  
  

predilecciones: el hogar, los motivos espirituales, la naturaleza.  Quería 
llevara las mujeres de su escuela buena literatura, para que recibieran una 
mínima aportación femenina como “…el amor de la gracia cultivado a 
través de la literatura” (Mistral, 2011, p. 15).  En la introducción a esta obra 
Gabriela expresa su humildad al armar la antología siendo una extranjera 
que todavía no se ha compenetrado de la sensibilidad y el pensamiento 
mexicanos, para lo que se requieren, dice ella, varios años.  Explica que 
valora el hogar, pues busca elevar lo doméstico a dominio, y a belleza. 
Esta primera sección, dice ella, la hizo con más cariño que ninguna.  Está 
en contra de infantilizar a las mujeres, y también de entregarles lecturas 
“de sensiblería y de belleza inferior”, y más bien de entregarles “una gran 
literatura con sentido humano”.   Porque, dice, “no educa nunca lo 
inferior” – que lección tan profunda e importante para nosotras y nosotros 
educadores --.   Y con fuerte impronta feminista, lamenta que tenga que 
recurrir a tantos escritos de hombres al tiempo que hace un llamado a las 
mujeres a escribir, y a hacerlo en forma seria. (Mistral, 2011: 17).  Serio, sin 
embargo, no significa complicado.  También se muestra a favor de un 
lenguaje comprensible, llano, no erudito ni rebuscado.  Su selección buscó 
tres cualidades: intención moral a veces social, belleza y amenidad.  Y 
sobre ésta última me permito citarla textualmente:  
 

“…creo que hay ya demasiado hastío en la pedagogía seca, fría 
y muerta, que es la nuestra.  Tal vez esa falta de alegría que 
todos advierten en nuestra raza, venga en parte de la escuela-
madrastra que hemos tenido en muchos años. El niño llega 
con gozo a nuestras manos, pero las lecciones sin espíritu y sin 
frescura que casi siempre recibe, van empañándole ese gozo y 
volviéndole el joven o la muchacha fatigados, llenos de un 
desamor hacia el estudio …” (Mistral, 1991, p. 19) 

 
Gabriela termina la introducción a sus Lecturas para Mujeres, publicadas 
por la UNAM como Lecturas para Maestros, agradeciendo el poder haber 
trabajado bajo el ministerio de un constructor de educación sólo 
comparable, dice ella, con Sarmiento. 
 
Andrés Henestrosa, en el prólogo a este rescate que hace la UNAM 
(Mistral, 2001) de las Lecturas para Mujeres, dice que Gabriela Mistral 
recordó su recibimiento en nuestro país como “el único periodo de 
descanso que he tenido en mi vida”.   México, dice Henestrosa,  ejerció 
una gran influencia en Gabriela, que la influencia que ella ejerció sobre la 
generación de americanistas le vino del contacto con nuestro pueblo. 



135  
  

   
Durante su estancia y trabajo en México, escribió artículos periodísticos 
que reflexionaban sobre la realidad mexicana, sobre sus paisajes y sus 
problemas.  Fueron recopilados y publicados en 1957, de manera 
póstuma, bajo el título de Croquis Mexicanos (Mistral, 1957)  En ellos se 
adentra con exquisitez en descripciones vívidas, profundas; su atención a 
los detalles permite que el lector se adentre en rincones inesperados, en la 
esencia del vegetal, del objeto, de una estalactita, de un paisaje.  Pero ahí 
también se expone l lector a la cruda realidad de la pobreza y las 
condiciones de vida de los indígenas mexicanos, así como a la sensibilidad 
del artesano, de la madre, del trabajador.  Plasma en blanco y negro su 
deleite ante la belleza y su sufrimiento ante la pobreza.  Gabriela decía: 
“hay varios Méxicos dentro de México, y no se agota el país como los 
otros: da de comer al alma para mucho tiempo y queda, y dura.” (Mistral 
y Ocampo, 2007, p. 157). 
 
Educadora como lo fue durante años, reconocida como “La Maestra de 
América”, experimentó en México el poder transformador de la 
educación y aportó al mismo su excepcionalidad humana.  Esto, junto con 
su compenetración imperfecta – como ella lo reconoce – del México y del 
ser mexicano, se lo lleva consigo.  Con ello como parte de su bagaje sigue 
produciendo sus extraordinarias obras, una de las cuales, Tala, le valió el 
Nobel.  Con ese bagaje a cuestas, entre muchos otros, se enfrenta a su labor 
consular en Madrid, Barcelona, Lisboa, Oporto, Niza, Niteroi, Petrópolis, 
Los Ángeles, Santa Barbara, Veracruz – su regreso a México en 1949 --, 
Génova, Nápoles, Nueva York y a su trabajo diplomático ante la Liga de 
Naciones representando a Chile, su país.  Con estas vivencias también 
enriquece “…su voluntad de definir la identidad americana más allá de 
las fronteras nacionales o sociales”, que veía como misión civilizadora 
(Mistral y Ocampo, 2007, p. 24), el sueño Bolivariano que Mistral refuerza 
y que nunca muere. 
 
Gabriela le entregó a México su enorme sensibilidad, su valoración de las 
y los maestros, la promoción de la lectura y el fomento de las bibliotecas, 
la convicción de que educar es un acto social y emocional además de 
cognitivo, su exigencia de calidad, y el apoyo a la construcción de un 
sistema educativo postrrevolucionario que comenzó sirviendo a los más 
pobres y apoyando a niños y niñas, jóvenes y adultos una educación 
integral, cercana a la vida, útil al bienestar y pero también al desarrollo 
espiritual.  México le entregó a Gabriela el descubrimiento de que somos 
latinoamericanos, de que nos une una misma raíz, de que nos caracterizan 



136  
  

valores compartidos, y de que vale la pena luchar por la unidad de 
nuestros países como ella lo hizo a lo largo de su vida. 
 
Gabriela fue grande, tan grande que la lectura de su obra deja un impacto 
fuerte a quien la lee y una influencia que permanece.  Eso no se puede 
aprender, sólo se admira.  Pero muchas cosas sí aprendemos de su vida: 
la sublimación de su propio sufrimiento, su sensibilidad de la naturaleza, 
a las pequeñas cosas, su sencillez, su com-pasión – sufrir con los que 
sufren --, su pasión por llevar la lectura al pueblo, su preocupación por 
comunicar, su firme compromiso con la libertad, su espíritu americanista 
y global. 
 
Quiero cerrar con una cita que me parece central por lo actual; un llamado 
a despertar del letargo, a renovar la lucha por la justicia y la libertad, y un 
recordatorio de lo que significa educar.  Dice así: 
 

El trabajador intelectual no puede permanecer indiferente a la 
suerte de los pueblos, al derecho que tienen de expresar sus 
dudas y sus anhelos.  América en su historia no representa 
sino la lucha pasada y presente de un mundo que busca en 
libertad el triunfo del espíritu. Nuestro siglo no puede 
rebajarse de la libertad a la servidumbre. Se sirve mejor al 
campesino, al obrero, a la mujer, al estudiante, enseñándoles 
a ser libres porque se les respeta su dignidad” (Teitelboim, 
1991, p. 309-310). 

 
 
References 
 
Diario Oficial.  5 de febrero de 2017.  Constitución Política de los Estados 

Unido   Mexicanos, que reforma la del 5 de febrero de 1857.  
https://www.ordenjuridico.gob.mx/Constitucion/1917.pdf 

Godoy, E. (1978). Antología de Gabriela Mistral: Momentos de su vida y su 
obra.  Jus. 

Mistral, G. (1957).  Croquis Mexicanos.  Colección Panoramas. 
Mistral, G. y P. Neruda. (1995). Canto a México.  Santillana. 
Mistral, G.  (2001). Lecturas para Maestros.  UNAM 
Mistral, G. y V. Ocampo.  (2007).  Esta América nuestra. Correspondencia 

1926-1956.  El Cuenco de Plata. 



137  
  

Teitelboim, V.  (1991).  Gabriela Mistral pública y secreta: Truenos y silencios 
en la vida del primer Nobel latinoamericano.  Hermes. 

 
 
 
 
Gabriela Mistral and Mexico 
 
Sylvia Schmelkes, Flor Sotelo 
 
Abstract. This article highlights the period Gabriela Mistral spent in 
Mexico between 1922 and 1924, invited by the first Secretary of Public 
Education, José Vasconcelos, to collaborate on educational projects 
resulting from the first social revolution of the 20th century and the new 
Political Constitution of the United Mexican States (1917). It explores her 
love for Mexico, her admiration for the Mexican Rural School project, and 
her appreciation of the Indigenous population in contrast to José 
Vasconcelos's zeal to castilianize the population and eradicate Indigenous 
languages and cultures. The article emphasizes the mark Gabriela Mistral 
left on the country, as well as the impact Mexico had on her and her 
subsequent life.  
 
Keywords: Gabriela Mistral, Mexico, Mexican Rural School, Indigenous.  
 
 
 
 
Gabriela Mistral et Mexico 
 
Sylvia Schmelkes, Flor Sotelo 
 
Résumé. Cet article met en lumière la période que Gabriela Mistral a 
passée au Mexique entre 1922 et 1924, invitée par le premier secrétaire à 
l'Éducation publique, José Vasconcelos, à collaborer à des projets 
éducatifs issus de la première révolution sociale du XXe siècle et de la 
nouvelle Constitution politique des États-Unis mexicains (1917). Il explore 
son amour pour le Mexique, son admiration pour le projet de l'École 
rurale mexicaine et son appréciation de la population indigène, en 
contraste avec le zèle de José Vasconcelos pour castillaniser la population 
et éradiquer les langues et cultures indigènes. L'article souligne 



138  
  

l'empreinte laissée par Gabriela Mistral sur le pays, ainsi que l'impact que 
le Mexique a eu sur elle et sur sa vie ultérieure. 
 
Mots clés: Gabriela Mistral, Mexique, École rurale mexicaine, Indigène.  
 
 
 
 
Gabriela Mistral y Mexico 
 
Sylvia Schmelkes, Flor Sotelo 
 
Resumen. En este artículo se destaca el periodo que Gabriela Mistral pasó 
en México entre 1922 y 1924, invitada por el primer secretario de 
Educación Pública, José Vasconcelos, para colaborar en los proyectos 
educativos resultantes de la primera revolución social del siglo XX y de la 
nueva Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos (1917).  Se 
problematiza su amor por México, su admiración del proyecto de la 
Escuela Rural Mexicana, y su valoración de la la población indígena frente 
al afán de José Vasconcelos de castellanizar a la población y erradicar las 
lenguas y las culturas indígenas.  Se resalta la huella que Gabriela Mistral 
dejó en el país, así como el impacto que México causó en ella y en su vida 
posterior.  
 
Palabras clave: Gabriela Mistral, México, Escuela Rural Mexicana, 
Misiones.   


